LE "THEOLOGIEN SOUFFRANT'": HOMMAGE AU Prof. FELIX MUTOMBO
MUKENDI

: : / ¥

pEEmerel Si le Prof Félix Mutombo-Mukendi lisait le titre de cet hommage
que je lui rends, tel que je I'ai connu, il éclaterait d'un grand rire. Mais, pour moi,
I'expression "Théologien souffrant" revét ce cachet particulier que je lui ai

attribué depuis mars 2015 (période de notre premiére rencontre).

« Théologien souffrant »? I1 I'était vraiment. Non pas pour ses propres
souffrances, mais face aux souffrances des autres, aux souffrances de '’humanité, aux
souffrances du peuple opprimé. Cette forme de «souffrance» I’habitait
régulierement et suscitait en lui une rage indescriptible dans tous nos échanges.

Dire Dieu a partir de la souffrance des hommes était sa source d’inspiration
théologique. Ce n'est certes pas la premiere fois qu'un théologien affronte la question
de Dieu a partir du cri de ceux qui souffrent. Mais les réponses sont parfois
superficielles et moins engagées. Par contre, dans I'un de ses ouvrages, Le Fils de
homme souffrant... (Harmattan, Sept. 2015), Prof. Félix Mutombo Mukendi a
dii donner un plaidoyer exégétique assez fouillé et documenté pour nous faire
comprendre finalement que le christianisme ne signifie nullement repli sur soi. Une
Eglise ne peut que se dresser contre la tendance de battre en retraite dans la vie
privée. En un temps de crise, elle doit s'impliquer plus que jamais dans la vie sociale.
Le christianisme est une religion au visage tourné vers la souffrance du monde.

A ce titre, le « Théologien souffrant » qu’il était, donnait une autre définition du
christianisme : « Un christianisme sans [l'amour n'est pas chrétien ! Un
christianisme sans justice n'est pas chrétien ! Un christianisme sans l'éthique du
Christ n'est pas chrétien ! Un christianisme sans souffrance n'est pas chrétien ! Un
christianisme sans renoncement n'est pas chrétien ! Un christianisme sans
leadership de service n'est pas chrétien ! ». Sa posture théologique s’apparentait a
celle du théologien allemand Dietrich Bonheoffer qui soulignait avec raison que « Le
Christ ne doit plus étre l'objet d'une religion, un objet partiel, sectoriel, réservé aux
gens pieux, mais le Seigneur du monde, pour tous ». Selon ses propres mots : « Jésus
n'appelle pas a une religion nouvelle, mais a la vie. ».

C’est aussi dire qu'll n'y a pas deux mondes séparés, deux espaces de souveraineté, un
regne divin (ou spirituel) et un second de ce monde (ou temporel). Les deux mondes
se sont rencontrés en Christ incarné et le christianisme doit entrer dans la sécularité.
Une perspective christologique, avec Dieu, c'est le Christ souffrant sur la croix, avec
lequel nous sommes appelés a veiller. Le Dieu souffrant est le seul qui puisse nous
aider.



Tous ces postulats mettaient Félix Mutombo-Mukendi a méme de présenter de
pertinentes syntheses, de faire de passionnantes mises au point, et surtout de
proposer des analyses de textes bibliques particulierement appréciées.

Prof. Félix Mutombo-Mukendi fut I'un des rares théologiens de haute facture que
jai pu rencontrer. C'était en Mars 2015 a Bangui, RCA (un pays qu’il connaissait
tres bien pour avoir fait une partie de ses études théologiques a la FATEB). Nous
étions invités tous les deux (grace au Pasteur Dr Philippe Kabongo Mbaya) par
I’Observatoire Pharos pour animer une conférence sur la laicité a I'Université de
Bangui. Depuis lors, nous étions définitivement unis dans une complicité non
seulement intellectuelle et théologique, mais aussi tres fraternelle. II m'appelait
toujours "frere de sang".

En effet, notre rencontre a Bangui était, pour moi, l'occasion de découvrir un
homme ouvert d'esprit, pétri d'une générosité exceptionnelle, mais aussi tres
intéressé aux apports des sciences humaines a la Bible et notamment a
I’herméneutique biblique. D’ailleurs, toutes ses ceuvres mettaient l'accent sur
« Panthropocentrisme », comme souligné ci-haut, et retrouvait toujours une place
dans le débat théologique.

Prof. Félix Mutombo-Mukendi excellait dans ce domaine ou réflexions
théologiques et valeurs humanistes se fécondent réciproquement, ou le mystere du
Christ se déploie dans toutes ses dimensions. Ethique et « corps souffrant »
constituaient le substrat de ses réflexions théologiques. Son acribie, servie par une
pertinence sans bornes, le mettait 4 méme de vérifier des hypotheses et de donner
des explications qui suscitaient 'admiration.

Comme dans toute rencontre des biblistes (lui et moi), j’ai di me souvenir
d’'une discussion que nous avons eue sur le récit de la résurrection de Lazare dans
I’évangile de Jean 11 lors de notre séjour a Bangui. Lequel récit nous aurait fait
comprendre tous les deux que la rencontre avec le Christ est certitude de la vie,
expérience de la vie malgré la mort, elle n’est pas immunisation contre notre
condition humaine et négation de ce qui est le lot commun de toute ’humanité.

Le récit de la mort de Lazare ne se termine pas apres la rencontre entre Jésus
et Marthe. Il se poursuit jusqu'a aboutir a la vie. Le signe de la résurrection de
Lazare, est pour Jean la manifestation de ce que la foi n’est pas une fuite en dehors de
la réalité et du tragique de I'existence. En conséquence, le sérieux de la mort comme
ennemi agressif auquel Jésus arrache ’'homme n’est pas négligé : le Jésus johannique
lui-méme y a été confronté. Dit autrement, 'angoisse devant la mort n'est pas
synonyme d’incrédulité.

Le don de la vie n’est donné que par Celui qui accepte de se dessaisir de sa vie.
Jésus accepte d’affronter et d’habiter la mort pour donner la vie : en donnant la vie a
Lazare, Jésus est en marche vers sa mort. Pour Jésus, la résurrection c’est une



personne, une relation de foi, relation exclusive, a cette personne : ce n’est pas une
philosophie, une doctrine, une ascese, une pratique, c’est une rencontre avec le Christ
qui donne, a celui qui 'expérimente dans la foi, la vie malgré la mort. Il n’y a pas de
vie possible sans deuil, sans séparation, sans mort. La mort est signe de vie. La vie
n’est possible que par un passage par la mort (physique ou symbolique).

L’idée forte de ce passage en Jn 11, c’est que la rencontre avec Celui qui est la
Vie opere un apaisement (v.27). Le pari c’est que 'absurdité de I’échéance de la mort
est ébranlée par cette rencontre (vv.39-40). Par dela I'angoisse, la frayeur ou la
révolte (v.21), il devient possible d’affronter la mort, de vivre avec la mort, une mort
vaincue par la vie non pas seulement demain (dans «l'au-dela ») mais des
aujourd’hui, jusque dans tous les instants d’une vie terrestre aussi courte et
(apparemment) aussi pauvre soit-elle. Cet "aujourd’hui" a été entendu par le brigand
repenti sur la croix suite a son "souviens de moi" adressé a Jésus (Cf. Luc 23.43)

Mon frere Félix dort (Jni1.11) puisqu'il vit (v.26). "Le Fils de I'Homme
Souffrant" a vaincu la mort. Lui-méme 1'a dit en ces termes : "Je suis la résurrection
et la vie. Celui qui croit en moi vivra, quand méme il serait mort, et quiconque vit et
croit en moi ne mourra jamais. Crois-tu cela?" (vv.25-26)

Je voudrais terminer cet hommage a Félix le "Théologien souffrant" en
citant ce propos de Paul Ricceur, pres de mourir, a une amie, elle aussi au seuil de la
mort. Il est rapporté par Catherine Goldenstein dans la postface a Paul Ricceur,
Vivant jusqu’a la mort (Paris : Seuil, 2007, p. 143-144) :

"Cheére Marie

C’est a 'heure du déclin que le mot résurrection s’éléeve. Par dela les épisodes
miraculeux. Du fond de la vie, une puissance surgit, qui dit que lUétre est étre contre
la mort. Croyez-le avec moi."

Cher Félix, Que la joie de notre Seigneur Ressuscité t'accompagne dans ta
derniere demeure apres ton bon combat !

Reposes toi, bon guerrier !

Prof. Jimi ZACKA, PhD

Exégete, Anthropologue



